fa.es INTERVENCION

) WWW.FUNDACIONFAES.ORG
FUNDACION

Presentacion libro
Alexis de Tocqueville. Un liberal unico

MADRID, 19 FEBRERO 2026

Bienvenidos a este acto que convoca la fundaciéon FAES. Es un placer estar

en compania de tantos buenos amigos.

Quiero agradecer al Senado, en la persona de su presidente, su
amable acogida. Estamos encantados de regresar aqui para presentar el
altimo titulo, recién publicado, de nuestra coleccion de biografias

intelectuales.

Se trata del quinto volumen de la serie: Alexis de Tocqueville. Un

liberal unico, de Eduardo Nolla.

Se ha glosado ya la brillante trayectoria de su autor. Solo me resta
decir que FAES se enorgullece de haber podido contar con el profesor Nolla,
académico de talla internacional, y uno de los mayores expertos mundiales

en Tocqueville.


https://fundacionfaes.org/

Hace mas de setenta anos, Ortega encaminé a Luis Diez del Corral

tras la pista de Tocqueville.

Tan fecunda fue la sugerencia que la bibliografia de Diez del Corral
se abre con un titulo, El liberalismo doctrinario, y se cierra con otro, Kl

pensamiento politico de Tocqueville.

Circunscrito en esa oOrbita, don Luis llegd a escribir que “el trato
siempre cautivador de Tocqueville puede convertirse en verdadero

cautiverio”.

Pues bien, hoy presentamos un libro de alguien que fue, a su vez,
discipulo de Diez del Corral; y que, como su maestro, también ha pasado

largo tiempo recluso “en la carcel dorada de Tocqueville”.

En busca de la libertad perdida
Lo cierto es que cualquiera que se acerque a Tocqueville comprendera
pronto los motivos de esa fascinacién. Pocos clasicos tan contemporaneos

como él.

Volver a Tocqueville nunca fue mas oportuno. Hoy dia, (no es
pertinente hablar de la democracia en América? ;o de ese nuevo

“despotismo mayoritario”’, el populismo? /o del problematico futuro de la

libertad?

Sus temas son nuestras vivencias cotidianas. Sus pronosticos de hace

dos siglos podrian pasar como el mejor diagndstico del presente.

Tocqueville nace con el imperio napolednico y su infancia esta tenida
de espantos: respira el reciente Terror jacobino; la pesadumbre y las

esperanzas de los emigrados; guerras de conquista; victorias que culminan



en epopeyas; y, pronto, una derrota que comienza en Rusia y culmina en

Waterloo.

Su juventud sera mas serena, pero no mas dichosa, porque pertenece
a una generacion de angustiados que pronuncia una sola palabra:

revolucion.

Siempre anorara algo que no abundé en la Francia de su tiempo, y

que también se expresa con otra palabra insustituible: libertad.

Toda su obra es un intento de dar respuesta a la pregunta que mas le
inquieta: jcomo curar a Francia de revoluciones estériles y dictaduras
opresivas? ;como garantizar esos derechos que los franceses proclaman sin

lograr practicarlos?

Aqui esta el origen de su gran libro. Escrito para la Francia
traumatizada por la Revolucién, el Terror y la aventura napoleodnica,
buscara demostrar como es posible realizar una democracia sin necesidad

de optar entre la guillotina y el sable.

Viaje al futuro

En la introduccién de su gran libro sobre la democracia
norteamericana, Tocqueville anuncia que no alberga un propoésito
descriptivo; no busca 1mpresiones exoticas, como su pariente
Chateaubriand. Escribe:

“No es para satisfacer una mera curiosidad, muy legitima, desde
luego, por lo que voy a examinar la democracia de América. Quiero también

deducir ensennanzas de que podamos aprovecharnos”.

Y dira que ha querido estudiar una corriente irresistible, “no solo para

averiguar lo que de ella cabe esperar, sino también lo que debe temerse”.



El fruto de ese vigje al futuro es un tratado —sereno y minucioso— de
la democracia tal como la siente, respeta y practica un pueblo predestinado

para ella.

Este aristocrata liberal no velara nunca su inquietud por la suerte de
la libertad en las sociedades democraticas, cuyo perfil adiviné mucho mejor

que tantos falsos profetas del siglo XIX.

Tocqueville afirmara que “la suavidad es el balsamo y el veneno de
las sociedades democraticas”. Licidamente pronostica el peligro de un

“despotismo democratico” que, de establecerse, tendra un caracter inédito.

Ese nuevo despotismo —para el que habria que buscar un nombre
también nuevo— “sera mas benigno y degradara a los hombres sin
atormentarlos”. Si el antiguo fue “violento y restrictivo”, el nuevo sera

“extendido y suave”.

Camino de libertad o de servidumbre

Y es que, segun Tocqueville, la igualdad democratica genera dos
tendencias: la primera conduce a los hombres hacia la libertad; la otra los
encamina hacia la servidumbre. Su preocupacién sera como transitar por
el primer camino, preservando la libertad en sociedades irremediablemente

1gualitarias.

Por eso, en la encrucijada de nuestra “crisis democratica”, volver a
Tocqueville resulta singularmente orientador. A la luz de sus reflexiones,

comprobamos que esa crisis tiene raices muy profundas.



Pondré un ejemplo. Hoy asistimos al cuestionamiento radical de todas
las figuras de autoridad y mediacién, mas conocidas como “élites”. ;Qué es

el populismo sino la manifestacién mas evidente de tal rechazo?

Esta impugnacion suele formularse aludiendo a la traicion de las
élites. Se les reprocha perseguir desde el poder sus intereses personales.

Una denuncia ampliamente justificada, por cierto.

Suele explicarse asi la victoria del Brexit en el Reino Unido, el ascenso
de formaciones populistas a lo largo y ancho de toda Europa y el fendmeno

Trump en los Estados Unidos.

Sin embargo, puede que esos analisis s6lo revelen una parte de la
realidad. Puede que en esta gran crisis de la mediacion intervengan fuerzas
mas estructurales y profundas. Fuerzas identificadas, en gran medida, por

Alexis de Tocqueville, y eso renueva el interés de sus analisis.

En sus textos encontramos descrito como, en las sociedades
igualitarias, prosperan, juntos, la autoconfianza arrogante y el desinterés

por lo comun.

Este solipsismo se ha elevado a la maxima potencia con las nuevas
tecnologias. Todo el mundo se cree perfectamente informado y conocedor de
temas que afectan a la sociedad en su conjunto. Sin necesidad de mediacion

politica, académica o periodistica.

Pero para juzgar por uno mismo, hay que saber analizar las
proposiciones que se examinan y las pruebas en las que se apoyan; un

examen que requiere tiempo, trabajo y estudio.



Lejos de esto, hoy cunde una mentalidad critica que, sin embargo, es
incompleta, y por lo tanto peligrosa, porque duda de todo menos de si

misma.

Y este fendmeno es radicalmente nuevo. Los valores de la Ilustracion
—razoén, autonomia e igualdad— fueron sumamente fecundos durante casi
dos siglos, porque permanecian atemperados por otros valores, correlativos

y previos: modestia epistemoldgica, autoridad, honor y dignidad.

Tocqueville nos recuerda que, para restablecer el equilibrio en
nuestras sociedades, nada seria peor que renunciar a los valores de la
Ilustracion. Pero que, al mismo tiempo, se hace urgente recuperar otros

valores tradicionales, caidos paulatinamente en desuso.

Unas élites politicas imbuidas del sentido del honor y la dignidad, que
restauren su autoridad moral y ejerzan un liderazgo responsable: ésta es la
perspectiva a la que todos deberiamos adherirnos.

La misma por la que abogd, tantas veces, Alexis de Tocqueville.

Un liberal tinico: frente a la derecha...

Dice con acierto el subtitulo de esta biografia, que Tocqueville fue un

“liberal Ginico”.

Probablemente sea el exponente mas representativo de una familia
de liberales moderados que reconocieron, tras la revolucion, que el nuevo

orden —moderno, democratico, comercial— no tenia alternativa viable.

Rechazaban tanto la nostalgia reaccionaria como la euforia

revolucionaria. Tocqueville admite la justicia de la causa democratica,



advirtiendo que el reconocimiento de la igualdad de todos no debe laminar

el cultivo de la independencia y calidad de cada uno.

Detect6 en la modernidad una tendencia a radicalizarse y, frente a
ello, su obra desea transmitir “el saludable temor al futuro que le hace a
uno estar alerta y combativo, y no esa suerte de terror suave y ocioso que

desgasta los corazones y los enerva”.

Aclara esa actitud, opuesta a cualquier desesperacion reaccionaria,

un fragmento de su correspondencia con el conde de Gobineau.

Este intercambio entre un liberal-conservador y un radical de derecha

1lustra bien, por cierto, controversias muy actuales.

Tocqueville era amigo del conde, pero sabia dejar claras sus

diferencias. El 24 de enero de 1857 le escribia para recordarselas.

Empieza su carta reprochando a Gobineau su tesis sobre la
desigualdad de las razas, que le parece “incompatible con la letra y el
espiritu del cristianismo”, ademas de incompatible “con la decencia y el
buen juicio”. Luego valora las posiciones de Gobineau sobre la sociedad

moderna, censurando su desprecio por sus semejantes, en estos términos:

“No, no creeré que esta especie humana, que esta a la cabeza de la
creacion visible, deba convertirse en el rebano degradado que tii nos dices
que es, y que no hay mas que hacer sino entregarla sin futuro y sin recursos
a un pequeno numero de pastores, que, después de todo, no son mejores

animales que nosotros y a menudo son peores’.

En una carta anterior a Kergorlay, de 1850, citada en este libro, habia

formulado ya una profesién de fe de la que no abjuraria jamas: “No tengo



otras tradiciones, no tengo partido, no tengo una causa que no sea la de la

libertad y dignidad humanas”.

...y alaizquierda

En su reivindicacion de la libertad individual, Tocqueville no descuida
que vivimos en sociedad, y eso nos implica en un entramado de obligaciones

reciprocas.

Tampoco confundié la libertad con un medio para el logro de fines
utilitarios. Bien al contrario, sostenia que, si llegase un tiempo en que los
hombres se contentasen solo con los bienes materiales, acabarian por

perder hasta la capacidad de producirlos.

Se ha repetido mil veces su vaticinio sobre la amenaza despodtica que
acompana, como su sombra, el avance de la democracia; permitidme que yo

también ceda a esa mania. Todos lo recordais:

“Sobre la especie humana se alza un poder inmenso y tutelar que
asume la carga de asegurar las necesidades de la gente y cuidar de su
destino y desenvolvimiento. Es absoluto, minucioso, ordenado, previsor Yy
bondadoso. Equivaldria al amor paterno si su mision fuera educar a los
hombres en tanto alcanzan la edad adulta. Pero, contrariamente, lo que

pretende es mantenerlos en una infancia perpetua.”

Todavia mayor era su rechazo a formas mas desaforadas de
socialismo. En su discurso sobre el derecho al trabajo, de 1848, denunci6 el
animo “confiscatorio de la libertad humana” que, a su juicio, albergaba el

socialismo, tildandolo de “nueva forma de servidumbre”.



En ese discurso y en su Memoria sobre el pauperismo, Tocqueville
anticipo los peligros de lo que hoy llamamos “trampa de la dependencia”.
No confundié la necesidad de una politica social con el asentimiento a

formulas de pupilaje estatal.

Como Dunoyer, concebia el progreso como la emancipacion gradual de
la tutela administrativa. Para un liberal como él, facilitar muletas al que
tropieza podra ser una necesidad transitoria; pero el ideal permanente

slempre sera caminar sobre los propios pies.

La leccion de Tocqueville

Tal vez el legado mas perdurable de Tocqueville consista en su
distincién entre la democracia como sistema o régimen politico y la
democracia como proceso o dinamica social igualitaria. La ambivalencia

que suele apreciarse en su valoracion de la democracia parte de aqui.

Tocqueville desea evitar que, en democracia, el resentimiento y la
envidia tengan la iltima palabra. Su obra es una permanente invitacion a
preservar, en sociedades democraticas, la capacidad de emulacién y el

respeto a la excelencia.

Hoy somos testigos de una perversion del individualismo inducida y
alentada por voces que preconizan la superacion de la democracia
neoliberal (o sea, la democracia realmente existente) en aras de una utépica

democracia radical.

En nombre de la “expansion de la democracia”, se nos invita a

redefinir instituciones seculares y a repudiar nuestra herencia cultural.



En contraste con esta postulacion abstracta de la democracia,
Tocqueville nos anima a practicarla en un ambito de instituciones y

costumbres que la garanticen.

Hay en este libro una cita de su correspondencia que resume a la

perfeccion esta idea y los peligros que corremos olvidandola:

“No son las leyes las que conservan la ley, son los sentimientos y las
costumbres. ;Qué ha sido de los sentimientos a los que han dado vida
nuestros padres? ;Donde estan las costumbres politicas que les han hecho
fundar las instituciones que nosotros sabemos emplear tan mal? ;No es
obvio a todas las miradas que cada dia los ciudadanos se vuelven mas

indiferentes por la cosa publica?”

El habitat de la libertad

Pierre Manent sintetizaba asi la ensenanza de Tocqueville: es dificil
ser amigo de la democracia, pero es necesario serlo. Porque solo aceptando

el principio democratico es posible mantener o suscitar la libertad politica.

Por lo demas, Tocqueville nos alerta denunciando a los enemigos

caracteristicos de la democracia:

Por un lado, los que rechazan su principio —la igualdad— por ser

contrario a una desigualdad natural que creen indeleble.

Y por otro, los que se presentan como sus amigos desmedidos. En una
época de populismo rampante como la nuestra, estos son los que mas

abundan.



Son los que deducen del principio democratico de igualdad el

1imperativo de lograrla sacrificando la libertad,;

los que elevan el Nimero por encima de la Ley;

los que niegan limites constitucionales a la soberania;

los que se arrogan en exclusiva la interpretacion de una Voluntad

Popular monolitica.

Son, en fin, los que siempre han querido hacer incompatibles libertad

y democracia.

Amigos,

Concluyo. Ortega dijo que los libros de Tocqueville “se ocupan de un

mismo tema, tomado primero por su anverso y luego por su reverso”.

Asi es. La democracia en América arroja luz sobre el habitat necesario
para que la delicada planta de la libertad arraigue y florezca. El Antiguo

Régimen y la Revolucion muestra el habitat que le impide nacer y crecer.

Su ocupacion constante, como veis, fue describir las condiciones que

hacen posible la libertad.

Instruidos por Tocqueville, estaremos siempre en mejor posiciéon para

defenderla.

Con ese proposito se publica este libro; con ese proposito se celebra

este acto.



Muchas gracias.



